
L’ÉTAT : UNE FORME INSTITUTIONNELLE 
COMME LES AUTRES ?

Frédéric Lordon
CNRS, CESSP, EHESS

La théorie de la régulation a accoutumé de ranger, assez logiquement, l’État
parmi les formes institutionnelles, et d’en faire par implicite, mais là de manière
plus discutable, une forme institutionnelle comme les autres. Tel n’est pourtant
par le cas. Pour s’en apercevoir cependant, il faut se doter d’un concept de
l’État, comme capture princeps de l’autorité du social. À quoi s’adosseront
toutes les formes (captures) institutionnelles ultérieures. De sorte que, si l’État
a évidemment la nature institutionnelle, il est plutôt l’archi-institution, ou la
méta-institution : une institution à nulle autre pareille puisqu’elle domine et
subordonne la totalité de l’ordre institutionnel.

Mots clés :  État, institutions, souveraineté, autorité, Spinoza.

Qu’est-ce qu’une institution ? Je vais répondre dans un registre
(abstrait) et avec les moyens (philosophiques) que vous voyez venir. À
propos d’une chose quelconque, la perspective spinoziste pose deux
questions qui n’en sont qu’une : comment cette chose a-t-elle été
produite ? Qu’est-ce qu’elle produit ? On ne comprend ce qu’elle
produit qu’en comprenant comment elle a été produite. Comment elle
a été produite : c’est la question génétique. Il n’y a aucune intelligence
véritable de la chose hors de la perspective génétique. Qu’est-ce
qu’une institution ? La méthode s’applique. Mais selon quelle genèse ?

Un chercheur en sciences sociales, par genèse, entend spontané-
ment genèse historique, et n’en conçoit pas d’autre. Il y a cependant
des formes institutionnelles dont la genèse historique est hors de
portée, si ce n’est tout simplement absurde comme le note Durkheim :
Revue de l’OFCE, 190 (2025/3)



Frédéric Lordon 32
le langage, la religion, la monnaie, l’État. Avec l’État souvent on se
récrie : Elias, Bourdieu, d’autres encore n’ont-ils pas fait une genèse de
l’État ? – et c’était une genèse historique. Supposé qu’on mette de côté
qu’ils ne se sont intéressés qu’à l’État moderne, est-on bien sûr qu’ils
ont fait une genèse de l’État – une genèse complète ? Ça n’est pas
certain : ils s’étaient donné beaucoup de choses qui entrent indiscuta-
blement dans l’essence de l’État, puisque les effets de l’État sont
incompréhensibles sans elles – des choses qui demeurent inexpliquées
dans ces genèses auxquelles je fais référence. Beaucoup de choses : une
en fait, mais centrale : l’autorité politique. Toutes ces genèses parlent
d’une forme particulière qui décline un noyau, une essence : le faire
autorité dans l’ordre politique. Aucune de ces genèses historiques ne
rend compte de l’autorité politique dans son principe, ni dans la
genèse de ce principe. Pour ma part, je tiens que s’il doit y avoir un
concept de l’État – j’insiste : un concept, et non une histoire phénomé-
nologique – il se situe tout entier dans cette essence de l’autorité
politique. Si bien que la catégorie d’État, conceptuellement parlant,
trouvera à s’appliquer à des formes politiques qui lui semblent d’abord
tout à fait étrangères, plus exactement qui ne lui semblent étrangères
que parce que nous avons en tête une idée particulière de l’État, qui
n’en est pas le concept : en gros une idée formée au voisinage de notre
État, de notre forme historique d’État.

Si le concept d’État réside dans l’autorité politique, dans le faire
autorité politique, sous le ressort qui est le sien, et qui est à comprendre
doublement, défini en termes de territoire mais aussi d’extension de ses
prérogatives, si donc le concept d’État réside dans l’autorité politique,
alors c’est en ce point que s’exprime sa nature d’institution. Car le faire
autorité est le concept de toute institution.

Alors de nouveau : qu’est-ce qu’une institution ? Phénoménologi-
quement parlant, c’est une norme qui donne aux comportements
individuels un tour commun, une manière commune. Mettre les
phonèmes dans un certain ordre pour faire des mots et des phrases ;
effectuer tel geste pour se saluer ; s’arrêter au fameux feu rouge ; ou
encore se tenir à la loi.

Souvent, à propos des institutions, on se pose la question des
contenus de la norme mais plus rarement de ce qui fait leur effectivité.
Par quelle sorte d’action exercée sur eux les individus sont-ils
convaincus de mettre les phonèmes dans le bon ordre, de s’arrêter au
feu, ou d’aller élire tous les cinq ans un candidat juste plus habile que



L’État : une forme institutionnelle comme les autres ? 33
les autres qui les privera de tout pouvoir ? J’insiste, et je répète, parce
que c’est la question centrale : par quelle sorte d’action exercée sur eux
les individus sont-ils convaincus de, en fait déterminés à se conformer à
la manière commune stipulée par l’institution ? C’est bien la question
de ce qui fait l’autorité de l’institution, de la norme institutionnelle, et
quand je dis « de ce qui fait », je devrais dire plus exactement « de ce
qui produit » l’autorité institutionnelle.

En tout cas, tant qu’on n’a pas répondu à cette question, on n’a rien
éclairé de l’effectivité des institutions, qui demeure à l’état de qualité
occulte.

La réponse générale à cette question commence très simplement :
pour avoir été déterminé à une certaine orientation du conatus, c’est-à-
dire à faire quelque chose, il faut avoir été affecté. Il s’ensuit que pour
produire un comportement commun, il faut avoir produit sur la collec-
tion des individus un affect commun. Qu’est-ce qui produit un affect,
en général ? Réponse : une puissance. L’affect est l’effet de la puissance
d’une chose sur une autre chose. Qu’est-ce qui produit un affect
commun sur une multitude ? Réponse : une puissance à l’échelle de la
multitude. La politique est cette situation où une puissance à l’échelle
de la multitude, il n’y en a qu’une : c’est la puissance de la multitude.

Tout d’un coup ici les choses deviennent moins simples : la multi-
tude ? Qu’est-ce que la multitude ? Personne a-t-il jamais vu « la
multitude » ? On peut dire qu’on peut voir des foules, des rassemble-
ments, des collectifs ; à la rigueur, et comme une manière de parler,
qu’on peut voir « la société », mais la multitude ? C’est un terme visi-
blement à l’échelle de la société mais qu’on voit encore moins que la
société. Et pour cause : la multitude en tant que telle n’existe pas, plus
exactement : elle n’a aucune correspondance empirique : elle est un
terme entièrement spéculatif. Ce qui est un terme empirique c’est la
multitude dans un certain état, dans une certaine configuration : struc-
turée, clivée, institutionnalisée de telle ou telle manière. Il n’existe rien
comme « la multitude » indépendamment de ses états.

Et cependant, il y a bien lieu de considérer, mais spéculativement,
quelque chose comme la multitude. Castoriadis (2008, p. 272) parle
de « collectif anonyme », et de collectif anonyme en tant qu’il est doté
d’une force propre : « Le siège de cette vis formandi qu’est l’imaginaire
social instituant est le collectif anonyme. » Comme on sait, Durkheim
(2013) évoque lui « la force morale de la société ». Ni l’un ni l’autre ne
vont au-delà de ces pénétrantes intuitions mais l’idée est là : c’est l’idée



Frédéric Lordon 34
du collectif comme force, comme réservoir de force – en termes spino-
zistes, du collectif comme puissance. De ce que des corps individuels,
qui sont des puissances, sont mis ensemble, il suit en effet la formation
d’une puissance qui est celle du collectif qu’ils forment.

Mais comment s’effectue la formation de cette puissance du
collectif ? Autrement dit, comment passe-t-on de la puissance des indi-
vidus à la puissance du collectif, et retour ? Ici normalement vous
devriez tiquer. Pourquoi la question commence-t-elle en disant
« Comment passe-t-on de la puissance des individus à la puissance du
collectif… ? », formulation qui semble donner les individus pour
premiers et le collectif comme dérivé. En bons structuralistes, vous vous
méfiez – et vous avez raison. Mais considérez s’il vous plaît l’implicite
de votre méfiance : c’est l’implicite de la genèse historique, du temps
historique. Historiquement parlant en effet, on ne saurait dire que les
individus précèdent le collectif – en tout cas à l’échelle macrosociale.
C’est même l’inverse qu’il faudrait dire : les individus naissent au
collectif, ils sont saisis et socialisés par lui.

Mais alors nous voilà dans une impasse : si le collectif macrosocial
est toujours déjà antérieur à ses membres, comment en penser la
genèse ? Si on considère qu’il n’est de genèse qu’historique, la réponse
est que c’est impossible. Dans ces conditions, on abandonne la ques-
tion. Mais si l’intelligence d’un phénomène social n’est complète qu’à
être génétique, alors nous renonçons à l’intelligence du phénomène.

On ne sort de ce genre de dilemme que par un grand pas de côté,
et en l’occurrence celui-ci porte (assez logiquement) sur la nature et le
statut de la genèse à envisager. Déplacement de la question : quelle
sorte de genèse peut-on considérer qui ne soit pas une genèse histo-
rique ? Dans un texte qui portait sur la genèse de la monnaie – dont
vous devez voir qu’elle pose un problème formellement identique à
celle de l’État : une forme institutionnelle macrosociale, dont toute
genèse historique est barrée, et dont il s’agit néanmoins de
comprendre génétiquement le prédicat essentiel, qui est son faire auto-
rité – dans un texte sur la genèse de la monnaie, André Orléan et moi
avions repris à notre compte (Lordon et Orléan, 2008) la méthode
proposée par Alexandre Matheron (1988) de la genèse conceptuelle.

Ici vous n’avez pas le droit de vous offusquer, vous n’avez pas le
droit de protester que « ça n’est pas comme ça que les choses se sont
passées » : car, à une genèse conceptuelle, on n’oppose pas sans
absurdité les objections de la genèse historique. On peut en revanche



L’État : une forme institutionnelle comme les autres ? 35
poser des questions complémentaires. Par exemple : « Si elle n’est pas
historique, à quoi sert-elle cette genèse conceptuelle ? Qu’est-ce
qu’elle fait au juste ? »

Je vais faire répondre Durkheim et Rousseau à ma place.

Durkheim (2013, p. 10-11, à propos de l’institution de la religion) :
« Ce que nous voudrions, c’est trouver un moyen de discerner les
causes toujours présentes dont dépendent les formes les plus essen-
tielles de la pensée et de la pratique religieuses. »

Rousseau (2006, p. 117) : il s’agit de dégager « moins des vérités
historiques que des raisonnements hypothétiques et conditionnels,
plus propres à éclaircir la nature des choses qu’à en montrer la véritable
origine ».

Je ne vais pas détailler ici le modèle complet de la genèse
conceptuelle de l’État. Elle commence par une scène d’atomistique
sociale – oxymore qui confirme son caractère de fiction spéculative –
autour de la question suivante : comment juge-t-on d’une certaine
chose là où aucune chose n’est en soi bonne ou mauvaise ? Réponse :
en s’appuyant sur le jugement des autres. Ainsi, par une séquence
d’interactions passionnelles mimétiques, à rendements croissants, des
regroupements axiologiques locaux se forment et, d’étape en étape,
fusionnent, les plus gros ralliant les plus petits, jusqu’à ne plus former
qu’un groupe unique, homogénéisé dans un jugement commun,
soutenu par un affect commun, qui détermine tous à former la même
idée du bien et du mal, c’est-à-dire à adhérer à la même norme. Qui
désormais fait autorité.

Cette autorité, ce faire autorité, a pour principe l’affect commun,
c’est-à-dire l’effet de la puissance commune que tous ont composée,
en toute méconnaissance de cause, et qui vient – en fait revient – les
affecter mais comme une puissance extérieure, étrangère, élevée au-
dessus d’eux et pétrifiée dirait Marx, et que tous ses producteurs sont
incapables de reconnaître comme leur production. La puissance de la
multitude, c’est ça, et c’est cela qui, sous le fatras des déterminations
particulières, historiques, contingentes, est essentiellement à l’œuvre
dans tout faire autorité, c’est-à-dire dans toute norme effective, dans
toute institution. La puissance de la multitude et l’affect commun :
voilà la « nature des choses » de Rousseau et « les causes toujours
présentes » de Durkheim.



Frédéric Lordon 36
Et ceci singulièrement dans l’État. Nul n’en a eu plus précocement
l’intuition que La Boétie (2002, p. 30), effaré que le grand nombre se
soumette ainsi au petit, et qui voudrait faire voir au grand qu’il ne se
soumet que sous l’effet d’une puissance qui est en fait la sienne :
« Celui qui vous maîtrise tant n’a que deux yeux, n’a que deux mains,
n’a qu’un corps. D’où a-t-il pris tant d’yeux dont il vous épie si vous ne
les lui baillez ? comment a-t-il tant de mains pour vous frapper s’il ne
les prend de vous ? comment a-t-il aucun pouvoir sur vous que par
vous ? » La puissance de l’État, nous dit La Boétie, n’est autre chose que
notre propre puissance, composée, devenue étrangère à nous, captée
et retournée sur nous.

Un siècle plus tard, Spinoza dit la même chose : « Ce droit que
définit la puissance de la multitude, on l’appelle imperium » – qu’on
traduit assez souvent par « souveraineté ». Vous voyez alors se différen-
cier deux sens du mot souveraineté : le sens politique usuel, sur lequel
je ne reviens pas, et un sens bien plus fondamental, qu’on pourrait
faute de mieux qualifier de socio-anthropologique : la souveraineté
comme puissance du groupe sur le groupe – sur le groupe en chacun
de ses membres. L’imperium c’est cela : le faire autorité de la puissance
de la multitude, et la puissance de la multitude comme cause efficiente
de l’autorité.

Quels sont les rapports de ces deux souverainetés ? Eh bien la
souveraineté politique est le résultat de la capture de la souveraineté
socio-anthropologique : capture dans la forme d’une institution qu’on
appelle l’État. Quand le souverain – au sens politique – dit « L’État c’est
moi », il délire. La vérité, c’est qu’en dernière analyse, l’État c’est nous.
C’est nous mais moyennant la médiation de tout le processus d’auto-
affection de la multitude, qui coupe radicalement la puissance
commune de ses producteurs réels. Coupure qui permet l’affranchisse-
ment des captateurs d’avec les producteurs. De quoi Matheron (1982,
p. 22) donne un résumé lapidaire : « Le pouvoir politique est la confis-
cation, par les dirigeants, de la puissance collective de leurs sujet. »

J’ai parlé de l’État, mais je pense l’avoir assez suggéré : toute norme
institutionnelle convoque en dernière analyse les mécanismes de la
potentia multitudinis. En ce sens l’État est une forme institutionnelle
comme les autres car, fondamentalement, la logique institutionnelle
est une : logique du faire autorité.



L’État : une forme institutionnelle comme les autres ? 37
L’État est une forme institutionnelle comme les autres, et cependant
il en diffère : parce qu’il en est le parangon. Par son ressort territorial,
par l’extension de sa couverture normative, l’État est l’archi-institution.

Il l’est même doublement : par cet effet pour ainsi dire de surface
institutionnelle, mais aussi par la place dans la structure institutionnelle
d’ensemble que lui vaut cette surface. Car cette structure est une archi-
tectonique, un ensemble hiérarchisé, dans lequel l’autorité des
institutions de niveau inférieur s’appuie sur l’autorité des institutions de
niveau supérieur. Par exemple : le médecin, ou l’expert scientifique
parle depuis une position d’autorité ; mais cette autorité est adossée à
l’autorité de son diplôme, c’est-à-dire de l’institution universitaire certi-
ficatrice. Et cette dernière elle-même n’est reconnue que parce qu’une
autorité institutionnelle supérieure l’a reconnue : l’État. Mais l’État, qui
lui fournit son crédit symbolique ? Personne. À quoi est-il lui-même
adossé, qu’y a-t-il au-dessus de lui dans la hiérarchie du faire autorité ?
Rien. L’État est l’équivalent du prêteur en dernier ressort en matière
d’adossement du crédit symbolique, de l’autorité ; et c’est ce qui fait
de lui une institution à nulle autre pareille si, par ailleurs, au titre de la
logique institutionnelle fondamentale, il est une institution comme
les autres.

Il est une institution à nulle autre pareille parce que, comme l’ont
montré Michel Aglietta et André Orléan (1982 ; 2002), il n’y a rien à
chercher au-delà du prêteur en dernier ressort. Dans la structure hiérar-
chisée de l’autorité institutionnelle, l’État est le terminus, le point où
s’abolit la question : « Et au-dessus ? qu’est-ce qu’il y a au-dessus ? » En
réalité, mais nous savons maintenant pourquoi, si l’on voulait continuer
à chercher, ça n’est pas au-dessus qu’il faudrait aller voir : c’est en
dessous : dans l’en dessous spéculatif, et pourtant agissant, de la multi-
tude et de sa puissance, la véritable instance du dernier ressort, le
réservoir ultime de toute-puissance institutionnelle.

Maintenant que j’ai donné un début de réponse à la question qui
m’avait été initialement proposée, je voudrais pour finir ajouter une ou
deux choses, manière de préparer le retour dans l’atmosphère, à
charge pour Christophe Clerc et Nelo Magalhães de nous faire revenir
complètement sur terre. Vous avez compris que l’un des mots clés dans
toute cette affaire, c’est « capture ». Capture de quoi ? Capture du flux
de potentia multitudinis, par intercalage opportuniste dans ses circula-
tions. Dans la capture réside l’origine de tout pouvoir. Lorsqu’on sort
des genèses conceptuelles pour revenir dans l’histoire, ce qui compte



Frédéric Lordon 38
ce sont les formes particulières de la capture. Formes historiques de la
capture : formes historiques de l’État. Chaque formation sociale, struc-
turée autour de ses rapports de domination principaux, sécrète non
pas « l’État » mais son type d’État qui, pour l’essentiel, exprime ces
rapports de domination, et ce même si dans le cas capitaliste au moins
il faudrait être plus dialectique que ça : la formation sociale capitaliste
et l’État capitaliste se sont accouchés mutuellement.

Cela n’empêche nullement de concevoir une forme d’autonomie de
l’État mais relative, sous dominante des rapports principaux, et sujette
à des fluctuations intra-période. Comme l’ont montré Bruno Amable et
Stefano Palombarini1, le néolibéralisme a profondément à voir avec un
régime assez inédit d’insertion de l’État dans l’activité économique, un
régime marqué politiquement par une dé-différenciation des sphères
du capital et de l’État, en voie de fusionner en un bloc de pouvoir
général – auquel il faut évidemment ajouter les médias, forces de
l’ordre symbolique et complément indispensable.

En tout cas la crise organique révèle comme jamais la vérité ultime
du mode de production capitaliste, en mettant en lumière la violence
de sa capture, et les intérêts fanatiques qui y sont engagés. Fanatiques,
je ne vois pas comment dire autrement puisqu’à part des ajustements
de second ordre (s’ils ne sont pas simplement cosmétiques), ces inté-
rêts ne cèderont jamais rien de leur logique fondamentale,
l’habitabilité de la planète dût-elle y passer.

« L’État entre écologie et entreprises » : c’est la suite de la question
qui échoit à Christophe Clerc et Nelo Magalhães, bon courage les amis.

Pour ma part, je pense à tous ces jeunes diplômés des grandes
écoles qui ont désormais pour projet d’entrer dans l’État ou dans les
grandes entreprises afin, disent-ils, de « changer les choses de l’inté-
rieur ». Je suggérerais de leur rappeler de toute urgence l’avertissement
de Dante à la porte de l’enfer : « Vous qui entrez ici, abandonnez toute
espérance. » En tout cas l’apprentissage sur le tas de la sociologie des
organisations, et surtout de sa surdétermination par les rapports fonda-
mentaux du capitalisme promet d’être cruel.

C’est un rêve de singe, presque une contradiction logique,
d’imaginer venir à bout des intérêts des dominants depuis l’intérieur de
leur capture. C’est pourquoi, je le crois, si quelque chose qui puisse
nous sauver doit advenir, ce sera du dehors.

1. Voir Amable et Palombarini (2017) et Amable (2023).



L’État : une forme institutionnelle comme les autres ? 39
Références

Aglietta M. et A. Orléan, 1982, La violence de la monnaie, Paris, PUF, 1982.

Aglietta M. et A. Orléan, 2002, La monnaie entre violence et confiance, Paris,
Odile Jacob.

Amable B., 2023, Le néolibéralisme, Paris, PUF, coll. « Que sais-je ? ».

Amable B. et S. Palombarini, 2017, L’illusion du bloc bourgeois, Paris,
Raisons d’agir.

Castoriadis C., 2008, Fait et à faire. Les carrefours du labyrinthe 5, Paris,
Points, 1re éd. : 1997.

Durkheim É., 2013, Les formes élémentaires de la vie religieuse, Paris, PUF,
coll. « Quadrige », 1re éd. : 1912.

La Boétie É. de, 2002, Discours de la servitude volontaire, Paris, Vrin, 1re éd. :
1576.

Lordon F. et A. Orléan, 2008, « Genèse de l’État et genèse de la monnaie :
le modèle de la potentia multitudinis », in : Y. Citton et F. Lordon (eds),
Spinoza et les sciences sociales. De la puissance de la multitude à l’économie
des affects, Paris, Éditions Amsterdam, pp. 127-170.

Matheron A., 1988, Individu et communauté chez Spinoza, Paris, Éditions de
Minuit.

Rousseau J.-J., 2006, Discours sur l’origine et les fondements de l’inégalité entre
les hommes, Paris, Gallimard, coll. « Folio », 1re éd. : 1755.

Spinoza B., 2005, Traité politique. Œuvres V, Paris, PUF, coll. « Epiméthée ».




	L’État : une forme institutionnelle comme les autres ?
	Frédéric Lordon
	Références

