
Revue de l’OFCE, 188 (2025/1)

par Emmanuel Petit
 Université Bordeaux, CNRS, INRAE, BSE, UMR 6060, UMR 1441

Tadzaït, T. (2023), 
La science est un jeu. La théorie des jeux dans la France 
des années 1950, 
Paris : Classiques Garnier, ISBN 978-2-406-14373-4, 297 p.

Dans La science est un jeu, Tarik Tadzaït se livre à un exercice
(réussi) dont les économistes ont relativement peu l’habitude : l’étude
de la réception au sein d’une communauté scientifique d’une pensée,
d’un ouvrage, d’une théorie ou même d’une invention. Le travail
d’investigation entrepris par l’auteur est d’autant plus intéressant qu’il
concerne la réception, dans le cas français, de l’un des ouvrages les plus
importants pour la construction de la science économique moderne :
Theory of Games and Economic Behavior (TGEB ci-après) publié en 1944
par deux mathématiciens, John von Neumann et Oskar Morgenstern1.

En cinq chapitres2, l’ouvrage de Tazdaït retrace la façon dont des
mathématiciens français, des économistes, mais aussi, de façon plus
surprenante, des anthropologues, des psychanalystes, voire des cher-
cheurs en musicologie, ont accueilli au cours des années 1950 cette
construction théorique mathématique qui allait bouleverser les
sciences sociales. Même s’il a fallu « près de cinq ans pour que la TGEB
fasse l’objet de recensions en France » (p. 42), force est de constater

1. L’ouvrage de Tazdaït a fait l’objet d’une recension récente par un spécialiste de l’histoire de la
pensée économique : Leonard R., à paraître, « Review of “La science est un jeu : La théorie des jeux
dans la France des années 1950” par Tarik Tazdaït », Journal of the History of Economic Thought,
preprint disponible à l’adresse https://osf.io/preprints/socarxiv/3bd4r.
2. 1) Le premier contact avec TGEB ; 2) Au-delà des économistes ; 3) Un argument de plus pour
une réforme de l’enseignement de l’économie ; 4) L’obstination de Lévi-Strauss ; 5) La fin des
années 1950 et le début des années 1960.

RECENSION DE LIVRE



Emmanuel Petit140

que la France a bien été « le pays le plus réceptif à la théorie des jeux »
(p. 15.). L’ouvrage s’interroge à ce sujet et livre quelques pistes
(convaincantes) de réponses.

Un coup d’œil à l’index des noms cités (qui s’étend sur neuf pages !)
suffit pour saisir que l’ouvrage vise davantage à faire le récit de la façon
dont de nombreux auteurs se sont emparés de cet outil, et à établir les
liens de filiation (scientifiques, amicaux, etc.) qui les unissent autour de
cet objet, qu’à retracer de façon technique les différents théorèmes de
la théorie des jeux naissant à cette époque. Certains noms sont
attendus, comme le mathématicien Georges-Théodule Guilbaud ou
l’économiste Henri Guitton ; d’autres sont plus singuliers, comme le
biologiste Jean Piaget, le sociologue Georg Simmel (l’un des premiers à
lier « conflit et asymétrie d’information » (p. 219)), le compositeur
Iannis Xenakis, le cinéaste Alain Resnais ou l’écrivain Raymond
Queneau. Dans cette courte recension, nous insistons sur deux auteurs
affiliés à deux disciplines en sciences sociales qui ont partagé un même
engouement pour l’émergence de la théorie des jeux : Jacques Lacan
(1901-1981) et Claude Lévi-Strauss (1908-2009) entrevoient ainsi très
tôt le potentiel de cet outil pour leur discipline et se donnent égale-
ment les moyens de s’entourer de mathématiciens chevronnés (André
Weil, Georges-Théodule Guilbaud)3.

Une des surprises de l’ouvrage (certes, sans doute pour un non-
initié) est de faire apparaître Jacques Lacan non simplement comme un
lecteur averti de la théorie des jeux mais comme un de ses précurseurs.
« Quand on évoque Jacques Lacan, on pense à la psychanalyse et au
domaine de l’inconscient, et on ne s’imagine pas que son “énigme des
trois prisonniers” introduite en 1945 est l’une des premières contribu-
tions en lien direct avec la notion de connaissance commune » (p. 14).
Davantage, Lacan ne se contente pas d’illustrer ce concept, son article
fournissant « la première tentative de réflexion en rapport avec la
connaissance commune4 » (p. 67), ce qui fait dire à Tazdaït que Lacan
« prend au sérieux la théorie des jeux et qu’il a vraiment fait l’effort de
s’y intéresser » (p. 85).

3. Dans la note de bas de page 10, p. 61, on appréciera ainsi le travail de précision de l’auteur
lorsqu’il cherche à retracer la fréquence des rencontres entre ces chercheurs à travers un entretien
avec une collègue psychanalyste encore en activité, Élisabeth Roudinesco.
4. Un événement est dit de connaissance commune lorsque chacun le connaît et davantage, lorsque
chacun sait que chacun le connaît, et que chacun sait que chacun sait que chacun le connaît, et ainsi
de suite. Appliquée à la notion de rationalité (je suis rationnel, je suppose que l’autre l’est aussi et
qu’il sait que je le suis aussi), l’hypothèse de connaissance commune (de la rationalité) est centrale
pour la résolution des modèles de la théorie des jeux.



Recension de livre 141

L’histoire des prisonniers rapportée par Lacan dans son article de
1945 (cité p. 63) est l’ancêtre d’une expérience de pensée, élaborée
par le mathématicien britannique John Edensor Littlewood en 1953, et
commentée aujourd’hui par des philosophes et des économistes
contemporains (à l’instar par exemple de Robert Sugden), celle des
chapeaux noirs5. L’expérience se résout (aisément6) si l’on prête à
l’individu une théorie de l’esprit élaborée, à savoir une aptitude à
distinguer ses propres états mentaux de ceux d’autrui (une forme
d’empathie cognitive) et à en tirer des conséquences en matière de
comportement d’autrui et, dès lors, de son propre comportement7. Et,
précisément, c’est ce que Lacan suggère dans son analyse, comme le
souligne Tazdaït : « […] c’est au regard de ce qui est anticipé du
comportement des autres que chacun détermine son propre compor-
tement, ce qui est en droite ligne de ce que la théorie des jeux se
propose de modéliser » (p. 63). Autrement dit, l’acte mental par lequel
un individu décide de se mettre à la place d’un autre (qui intéresse en
particulier la psychanalyse) correspond au fait d’expérimenter virtuelle-
ment ce raisonnement stratégique dans le cadre d’un jeu. Tazdaït en
conclut que « c’est sûrement cette idée de raisonnement logique qui a
convaincu Guilbaud d’envisager un rapprochement avec Lacan »
(p. 67).

L’autre personnage majeur de l’ouvrage retraçant l’accueil de la
TGEB en France est l’anthropologue à l’origine du structuralisme,
Claude Lévi-Strauss. Tazdaït décrit son engagement et davantage son

5. La version utilisée par Lacan (décrite p. 63 dans l’ouvrage de Tazdaït) utilise des disques portés
par des prisonniers mais le raisonnement est le même que celui de l’expérience des chapeaux.
L’expérience est la suivante : des chapeaux sont attribués de façon aléatoire à trois prisonniers à
partir d'un ensemble de deux chapeaux noirs et trois chapeaux blancs. Les trois prisonniers sont
alignés ensuite de telle sorte que chacun ne peut voir que les chapeaux des personnes devant lui (le
dernier voit les deux autres, le deuxième voit le premier, et le premier ne voit personne). Chacun
porte soit un chapeau noir soit un chapeau blanc. Ils ne peuvent pas se parler ni se voir eux-mêmes.
Le but pour les prisonniers est de déterminer la couleur de leur propre chapeau en se basant sur ce
qu'ils voient et sur le silence ou les déclarations des autres. Le premier qui annonce la couleur de son
chapeau est libre…
6. L’expérience se résout facilement sur le plan théorique. En revanche, dans un cadre
pédagogique expérimental, j’ai pu constater lors de mes enseignements que très peu d’étudiants
sont capables de résoudre cette expérience. Le fait même de se mettre à la place d’autrui n’est pas si
intuitif. Et lui prêter de surcroît une rationalité similaire à la sienne, peut-être encore moins.
7. En l’occurrence, si le dernier prisonnier n’annonce pas la couleur de son chapeau et se tait, c’est
qu’il ne voit pas deux chapeaux blancs devant lui. Autrement dit, au moins l’un des deux prisonniers
(le deuxième ou le premier) porte un chapeau noir. Dès lors, si le deuxième prisonnier se tait (lui
aussi), c’est qu’il voit devant lui un chapeau noir. Ce que le premier prisonnier peut lui-même
déduire du silence exprimé par le second… (pour une présentation pédagogique de l’énigme des
chapeaux, voir sur mon site https://ecopsycho.gretha.cnrs.fr/?p=3297).



Emmanuel Petit142

« obstination » (chapitre 4) visant à introduire les mathématiques au
sein des sciences sociales : « […] la mathématisation des sciences
sociales ne s’accompagne nullement d’une déshumanisation. Elle
correspond au fait qu’à l’intérieur de chaque discipline, la théorie tend
à devenir de plus en plus générale. […] Et on s’aperçoit très vite que ce
langage commun est possible, parce que les objets auxquels il
s’applique sont en réalité identiques » (Lévi-Strauss, 1956, cité dans
Tazdaït, p. 134). Lévi-Strauss suggère ainsi que la nouvelle formulation
de l’analyse effectuée par la TGEB de von Neumann et Morgenstern
incite à une collaboration entre les économistes et les ethnologues,
notamment parce que, au-delà d’un certain formalisme (et de la
rigueur qui lui est associée), la théorie des jeux s’éloigne de l’abstrac-
tion et vise à étudier les conflits stratégiques concrets entre individus
qui évoluent en groupes. Ces rapports de compétition ou de coopéra-
tion sont aussi ceux qui intéressent les ethnologues sur le terrain. Les
propos de Lévi-Strauss annoncent des collaborations fructueuses qui
ont eu lieu entre anthropologues et économistes expérimentaux dans
les années 2000 autour du jeu de négociation de l’ultimatum dans une
perspective pluriculturelle8. C’est ainsi, peut-être à raison, que Tazdaït
souligne le « caractère avant-gardiste » de Lévi-Strauss qui « a vu dans
la théorie des jeux tout ce que l’on en fait aujourd’hui » (p. 137).

Ainsi, convaincu par le fait que « [l]’humanité ne ressemble guère à
un personnage gravissant un escalier » (Lévi-Strauss, 1952, cité dans
Tazdaït, p. 70), et qu’au contraire, le « progrès […] procède par sauts,
par bonds, ou comme diraient les biologistes, par mutations », Lévi-
Strauss, comme Lacan, et à l’instar de nombreux auteurs illustrés dans
l’ouvrage de Tazdaït, fait partie de ceux qui ont facilité une « réception
positive de la théorie des jeux » (p. 225), y voyant notamment une
occasion pour leur champ disciplinaire de franchir un nouveau cap
dans la compréhension des mécanismes du conflit entre les individus.

8. Sur ce point, voir Eber N., 2006, « À la recherche de l’Homo œconomicus... et si le commerce
adoucissait les mœurs ? », Revue du MAUSS, vol. 27, n° 1, pp. 343-353.




